Homélie pour le 2° dimanche d’Avent, année A2

Le désert fait son apparition dans la liturgie de ce deuxiéme dimanche de 1’Avent. Aux
deux extrémités du « désert » biblique et de ses occurrences, nous trouvons deux
femmes. Au livre de la Genese tout d’abord (Gn 16, 7), Agar s’enfuit devant sa
maitresse Sarai dans le désert, ou un ange vient a sa rencontre pour s’enquérir de son
mal et I’instruire de I’avenir. Au livre de 1’Apocalypse (Ap 12, 6), la Femme de [’enfant
madle trouve refuge au désert afin d’étre nourrie pour une durée mystérieuse. Entre ces
deux occurrences dans lesquelles le désert se révele lieu de refuge, de sécurité,
d’instruction et de nourriture, le désert biblique est aussi un lieu de rencontre avec Dieu,
de dialogue avec Dieu, de Théophanies diverses, d’offrande a Dieu par son peuple, de
paturage pour le bétail, mais aussi de guerres, de tentations, d’idolatries, de murmure
contre Dieu. Toutefois il est aussi un lieu de salut comme pour le désert de la mer des
Roseaux, au jour de la sortie d’Egypte. Aujourd’hui il nous est présenté comme le lieu
d’un nouveau départ, d’un retournement, d’une téchouva, d’une invitation a une
conversion immédiate.

La nouveauté de cette conversion tient d’abord a un homme du désert : Yohannan
I’immergeur. D¢s le ventre de sa mere, Jean sent la présence du Messie. Il ne Le voit
pas, mais il Lesent, il pergoit sa présence. Sa vie va s’écouler dans les Ecritures et les
prophéties, les prieres et les jelines afin de savoir reconnaitre au bon moment le Messie
qui vient, jusqu’a cet instant qui se réactualise aujourd’hui pour nous. Sa parole fut
suffisamment pertinente pour que tout Jérusalem et la Judée vint a lui. Mémes des
pharisiens et des sadducéens, ces hommes qui sentent a des kilométres les opportunités
d’une ablution /égalisante, sont venus vers lui. Si a leurs yeux leur salut est assuré
puisqu’ils se proclament fils d’Abraham et qu’ils sont sirs de la pureté de leur conduite,
ils comprennent tout de méme que quelque chose se passe. La curiosité les pousse a se
demander ce dont il s’agit. Du reste, lorsque Jésus les interrogera plus tard sur cette
question du baptéme de Jean, ils se perdront honteusement dans de minables calculs
pour ne pas perdre la face.

C’est alors que Jean révele sa mission singuliére. La voici : faire passer du temps des
prophéties au temps du Messie. 11 n’est plus I’heure de purifier I’extérieur de la coupe
(Mt 23, 25). 1l faut désormais circoncire les coeurs afin d’entrer dans la fidélité intérieure
(Jer 4, 4). 1l ne s’agit plus d’une eau qui purifie I’extérieur, mais d’une eau qui pénétre
le ceeur comme le purifient humblement les larmes de la componction. L’acces au
paradis recouvré dont parle Isaie passe par ce désert-la. Mais il passe aussi par cet
homme dont Jean a senti in utero la présence, et qu’il annonce désormais fout proche.
Jean est I’homme du passage, comme Moise fut celui qui accompagna le peuple au bord
d’un pays ou ruissellent le lait et le miel sans qu’il y passat (Dt 34, 4), réservant cette
mission a Josué¢ dont Dieu fut [’aide — selon [’étymologie de son nom —, et qui
préfigurait Jésus.

Jean proclame donc un baptéme de conversion dans la droite ligne du prophéte Isaie, qui
salua de loin ’Emmanuel [/saie signifie « salut de Dieu »]. D’une parole pyrophore,
Jean le nouvel Elie, annonce donc Celui qui va ouvrir dans la justice, la fidélité et
I’humilité, les portes du Paradis perdu. Mais il annonce quelque chose de tout a fait
nouveau en apostrophant les pharisiens : « de ces pierres (Min ha banim) » dit-il, « Dieu
peut produire des enfants (banim) ». Le salut que prophétise Jean n’est donc plus li¢ a la
génération. Le salut est universel et aussi, et surtout, imminent comme en témoignent les
verbes au présent de I’indicatif.



Pourtant I’extrémisme révolutionnaire de cet homme de feu sera contrasté par la parole
du Messie. En effet, a partir du blé et de la paille que le Baptiste propose de « ranger, ou
bien de balayer et faire briler » Celui qui vient fera des paraboles d’une sagesse que
Jean n’aura pourtant pas imaginée. C’est qu’en effet tout ce que les prophétes avaient
annoncé restaient a accomplir, et personne s’il n’était mu par I’Esprit de Dieu ne
pouvait savoir ni sentir comment le Messie les accomplirait toutes. Aussi Jean le
passeur, achévera comme Moise sa course, sans avoir vu le royaume qu’il avait pourtant
annoncé d’une voix inégalée jusque-la.

Puisse cet Esprit de Feu nous mouvoir dans les Ecritures et nous donner de sentir
toujours plus le Messie qui vient. C’est certainement vers Marie qu’il nous faut nous
tourner pour ne pas risquer de passer nous aussi a coté. Toujours Elle fut présente a la
Parole de Dieu dans laquelle Elle était si immergée que Celle-ci finit par prendre chair
en Elle !



